
In   uieta

SU
PL

EM
EN

TO
 - 

JA
N

EI
R

O
 D

E 
20

26

Revista de Teatro e Adolescência do
Festival Vamos que Venimos Brasil

Observatório de
Educadores 

7º VQV Brasil





 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
 



1 

Ficha Técnica 
 
Inquieta - Revista Teatro e Adolescência - Suplemento 
Observatório de Educadores 
 
Coordenação editorial 
Lígia Helena de Almeida 
Paulo Gircys 
 
Fotografia 
Sueli Almeida 
 
Educadores observadores 
Marcelo Gianini 
Márcio de Castro 
 
Comissão organizadora do VQV Brasil 
Amanda Tavares Dias 
Lígia Helena de Almeida 
Paulo Gircys 
Thaís Póvoa 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

www.vqvbrasil.com 
vamosquevenimosbrasil@gmail.com 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​       

http://www.vqvbrasil.com
mailto:vamosquevenimosbrasil@gmail.com


2 

Observatório de Educadores 
 
Esta publicação em formato de suplemento da Revista Inquieta surgiu de uma ação 

proposta para a 7º Edição do VQV Brasil realizada em novembro de 2025: o Observatório 
de Educadores. Um espaço que já vinha sendo sonhado há um tempo pela comissão 

organizadora em que arte-educadores fossem convidados a acompanhar os dias do festival 

e gerar, a partir deste ato de testemunho, um texto em torno da percepção deste exercício.  

Durante os 04 dias de festival eles puderam acompanhar todas as ações do festival e 

observar o seu projeto pedagógico de forma ampla, afim de debater e refletir sobre o que 

configura essa prática como política cultural para as adolescências. 

Este suplemento é a publicação do que Marcelo Gianini e Marcio de Castro, os 

arte-educadores convidados para esta edição, produziram a partir das ações, espetáculos, 

oficinas, paineis de intercâmbio e encontros da edição de 2025. 

 

Os observadores: 

 

Marcelo Gianini é ator, diretor teatral, palhaço e professor de teatro há mais de 35 

anos. 

Com doutorado em Pedagogia do Teatro, atua há 13 anos como docente no curso de 

Teatro Licenciatura da Universidade Federal de Alagoas - Ufal, nas áreas de Teatro 

Educação e Encenação. Integra a Coordenação Político-Pedagógica da Escola Popular de 

Teatro de Alagoas há três anos. 

 
Márcio Castro, 45 anos, é andreense. Artista teatral, é bacharel, licenciado e mestre 

em História Social pela FFLCH/USP. Tem diversos trabalhos realizados junto a grupos de 

São Paulo e ABC, pelo qual desenvolveu a escrita em processo colaborativo com direção, 

atrizes e atores. É arte educador e diretor do Projeto Espetáculo pela Fábrica de Cultura 

Vila Nova Cachoeirinha desde 2017.  

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​       



3 

ADOLESCÊNCIAS SOBERANAS, BRASIS SOBERANOS:  
“A ARTE, PRA GENTE, É UM PORTAL” 

 
Marcelo Gianini 
 
Ãgohó Ãkirê Pataxó (Tânia Magali Santos), no encontro de abertura do VQV-Brasil 

2025, ao se referir à produção artística dos povos indígenas, afirmou: “a arte, pra gente, é 

um portal”. O roqueiro e poeta Jim Morrison, vocalista da banda The Doors, dizia que “há o 

conhecido e o desconhecido, e que entre eles há uma porta. É isso que eu quero ser: quero 

ser a porta!” Defendo que a arte é uma forma de conhecimento e de ação política no 

mundo, e que se ela é um portal (uma porta) para outros mundos possíveis, é preciso que a 

gente cante, dance, atue, declame, toque e reflita de forma produtiva para que os caminhos 

para estes mundos possíveis se abram. Seguem algumas reflexões sobre o portal aberto 

nos quatro dias do nosso 7º Festival de Teatro Adolescente Vamos Que Venimos - Brasil, 

entre os dias 18 e 21 de novembro de 2025. 

 

Teatro é um tablado, dois atores e uma paixão. 

Lope de Veja 

 

DO “TABLADO”: “É UMA FORMA DA GENTE SE ABRAÇAR” 

 

Manhã do dia 18 de novembro, terça-feira, o SESC-Santo André se prepara para nos 

receber. Lígia olha a sala Multiuso ainda vazia. A expectativa do início. Vazio preenchido de 

expectativas da oficineira, também professora, educadora, organizadora, produtora, 

escritora, atriz, mãe... 

A galera chegou! Vindas, vindes e vindos do alojamento ao lado do SESC, dezenas 

de adolescentes começam a ocupar a sala. Espalham-se em grupos pelos cantos. Os 

grupos (ainda) não se misturam. O centro da sala só é ocupado por Lígia. O centro ainda é 

um território “sagrado”; as e os adolescentes preferem ficar à margem, na periferia, 

desconfiadas e desconfiados... talvez. 

Primeira roda (de muitas que ainda virão nos próximos quatro dias): os grupos ainda 

se mantêm como estavam antes, nos mesmos grupos e ainda na periferia (agora da roda). 

O centro é ocupado pelos olhares que se cruzam; olhares curiosos. O centro antes vazio 

agora está preenchido de expectativas adolescentes. 

As organizadoras do VQV-Brasil se apresentam: “O VQV começou!”. “O festival é 

nosso, é de todas pessoas que o fazem, é coletivo!”. “Lugar de ser visto e de ver!”.  

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​       



4 

Os grupos se apresentam (ainda) como grupos. Nomes, idades, pronomes. O centro 

agora é ocupado pelos olhares (tímidos), pelas palavras (inseguras), pelas escutas 

(curiosas). 

Primeiro jogo: os corpos cruzam (correndo) o centro da sala/roda; os grupos começam 

a se separar (fisicamente); os corpos começam a falar (em coro).  

Segundo jogo: a sala é totalmente ocupada por corpos e vozes, muitas vozes, 

carregadas de desejos (paixões). Propostas, partilhas, reflexões, conversas, debates em 

busca do COMUM. O centro da sala é nosso! Os cantos e periferias também! A sala/roda é 

nossa! 

O tablado, lugar onde se fala e se mostra, e de onde se é visto e ouvido, diversas 

vezes começará vazio (ou quase) nos espetáculos apresentados no festival. O espaço 

“vazio” nos lembra a proposta do encenador-pedagogo inglês Peter Brook (The empty 

space), que realizou uma excursão teatral pela África, em 1972, na qual seu grupo levava 

simplesmente um tapete que delimitava o espaço cênico. Nossa tarefa como seres 

atuantes, performáticos, é preencher este espaço com corpos e paixões. A arena e a 

passarela “vazias” também nos lembram dos espaços de re-presentação do teatro popular 

de diversos povos do mundo, que contêm somente os objetos necessários para que os 

sonhos sejam compartilhados com a plateia. Um espaço vazio de cenários, mas preenchido 

pela potência expressiva dos elencos, das e dos atuantes. A ocupação do espaço “vazio” 

pelo teatro adolescente prova, para nós, educadoras e educadores, que a arte teatral não 

está refém de aparatos técnicos e tecnológicos da cena, desde que a paixão esteja 

presente. 

Espaço que transbordou para a plateia antes, durante e ao final dos espetáculos do 

festival, porque se no palco falamos e somos vistos (o direito de ser visto e ouvido é uma 

das necessidades basilares da Política para a filósofa alemã Hannah Arendt, ou seja, sem o 

direito de ser visto e ouvido não existe a possibilidade da Democracia), atrizes e atores 

também ocuparam sistematicamente o espaço da plateia. Os elencos explicitavam assim 

seus desejos de trocas presenciais (quem falou que a juventude “de hoje” só se relaciona 

pelas telas?) e aboliam qualquer referência a uma suposta “quarta parede” divisória, tão 

enaltecida pelo Drama Burguês e solenemente ignorada pelo teatro de Lope de Veja, 

Shakespeare, Brecht, escolas de samba, bumba meu boi, reisados. Entre idas e vindas 

confluindo palco e plateia, atrizes e atores pareciam indicar ao público que aquelas cenas 

re-presentadas poderiam ser protagonizadas por muitas e muitos das espectadoras e 

espectadores presentes.      

E da plateia (theatron, lugar de onde se vê, em grego) vinham não somente olhares 

curiosos, mas também “merdas”, risadas, suspiros, choros, gritos, palavras, empatia e 

aplausos, muitos aplausos, antes, durante e após os espetáculos. Afinal, onde estaria o 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​       



5 

teatro adolescente, no palco ou na plateia? A resposta para esta questão precisa questionar 

o lugar de onde vem a pergunta: palco OU plateia, ele OU ela, sim OU não, reflexos 

condicionados de pensamentos binários e excludentes da multiplicidade. O teatro 

adolescente estava no palco E na plateia.    

Disse uma adolescente durante nossos exercícios de olhar para a cena: “É uma forma 

da gente se abraçar” 

 

DOS “DOIS ATORES”: “EU SOU POETA!” 

Primeiro pensemos sobre o número: “dois atores”, disse o dramaturgo espanhol Lope 

de Veja, seriam necessários para que o teatro se realizasse. Hoje entendemos que até 

mesmo uma pessoa em cena (no tablado) já estabelece a relação necessária para que a 

linguagem teatral aconteça. Mas no VQV Brasil não assistimos nenhum monólogo ou 

mesmo elenco composto por somente duas pessoas. Assistimos a espetáculos em que 

predominava o coro: seis, oito, doze, dezesseis atuantes, e todos (sem exceção) com uma 

característica em comum: a ausência de protagonistas únicos e individualizados. O 

chamado personagem/ator/atriz protagonista foi sempre dinâmico e dividido pelo elenco. 

E, seguindo neste rastro de elencos numerosos, assistimos a autorias coletivas: as 

cenas, em geral, eram escritas por aquelas e aqueles que atuavam. A voz transitava do 

coro para o indivíduo, mas sempre abrindo a possibilidade de uma leitura coletiva. As 

personagens podiam até ter nomes específicos, mas sua representatividade em cena 

apontava para além de questões intersubjetivas, psicologizantes, indicavam a necessidade 

de repensarmos nossas relações sociais. Assim os assuntos e temas tratados em cena se 

distanciaram de narrativas únicas e hegemônicas, pois a pluralidade de vozes e 

perspectivas convidava a plateia a sempre mudar de posição, a sempre repensar o já 

pensado. O predomínio dos coros, que poderia impor uma perspectiva única e hegemônica 

na cena, era sempre “quebrado” por depoimentos e cenas individualizadas. 

Como aprendemos com o Slam do ABC: “eu sou poeta!” 

Importantíssimo observar que estar em cena e atuar não se restringiam à 

interpretação realista das personagens, pois o canto, a dança, a declamação de poemas, a 

manipulação de objetos cênicos e a narração foram recursos bastante utilizados. Se a 

possibilidade de existência de uma “quarta parede” foi totalmente ignorada pelas 

encenações, a idéia de que ser atriz e ator é ser especialista na representação de 

personagens “tal qual encontramos em nossa vida cotidiana” também não encontrou muita 

ressonância no festival. A hipótese de que o diálogo realista (a grande aposta do Drama 

Burguês) pode dar conta do mundo contemporâneo foi reiteradamente desacreditada. A 

atuação neste teatro adolescente parece solicitar cada vez mais a pluralidade de 

expressões das artes presenciais (canto, dança, narração), como também a 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​       



6 

responsabilidade pela composição da cena, que constrói cenários e manipula elementos 

cênicos (dispositivos de iluminação, sonorização e “efeitos especiais”), explicitando a todo 

momento que aquilo que se vê é uma construção estética.      

Por fim, outra característica comum: a faixa etária adolescente e jovem (obviamente 

por ser pré-requisito para estar no festival...) trouxe não somente a disponibilidade corporal 

e emocional dos corpos atuantes, mas, principalmente, a pauta de reflexões, as nossas 

paixões. 

  

DAS “PAIXÕES”: “ABRIU UM TRIPLEX NA MINHA CABEÇA” 

Voltemos ao primeiro dia, ao momento em que a primeira roda era “desmontada” e a 

adolescência começou a ocupar com vozes, corpos e desejos o centro da sala. As falas 

ainda eram individuais, mas a concordância era coletiva:  

●​ Eu/nós quero/queremos que as pessoas sejam tratadas como seres humanos; 

●​ Eu/nós quero/queremos um país que valorize o teatro; 

●​ Eu/nós quero/queremos que as experiências de pessoas neuro-divergentes sejam 

respeitadas; 

●​ Eu/nós quero/queremos que as pessoas não sejam discriminadas por cor, religião, 

gênero, orientação sexual etc. 

Ao questionamento de Lígia (“Será que meu desejo é o nosso desejo?”), novos 

grupos se formaram aleatoriamente para transformar os desejos em cena, as paixões em 

teatro. O que fora, no primeiro momento, uma explosão de desejos, agora é “traduzido” 

poeticamente em cenas teatrais coletivas, o que incluiu a revisão das palavras desejantes:  

“NÓS QUEREMOS AMAR SEM MEDO!” 

“NÓS QUEREMOS UM BRASIL SEM VIOLÊNCIA!” 

“NÓS QUEREMOS QUE ESCUTEM NOSSA VOZ! (UM GRITO PODE SER 

ABAFADO, MAS NÃO SILENCIADO)” 

[O processo de criação foi momentaneamente interrompido, exatamente quando se 

elaborava a cena para a última frase acima, por uma trabalhadora incomodada com o 

barulho. Cena real, concreta, que me suscitou um pequeno e reflexivo poema: 

 

A cena adolescente grita: me escutem! 

A estrutura burocrática diz: silêncio. 

As adolescências sussurram: nos escutam? 
 

Abaixo, falarei um pouco mais sobre contradições e paradoxos.]  

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​       



7 

 

A adolescência toma a cena! 

E a adolescência grita no palco: o que é loucura hoje? Ou melhor: o que causa a 

sensação de loucura em nossos tempos sombrios? O trabalho excessivo? A desvalorização 

do trabalho doméstico das mulheres? Os relacionamentos abusivos? O uso de drogas que 

melhoram (melhoram???) a disponibilidade emocional do usuário? O mercado da beleza? A 

necessidade de cumprir as expectativas familiares nos estudos?  

E a adolescência canta/dança/narra/bate tambor para a necessidade de ampliarmos 

nossas formas de entender e agir no mundo para além do olhar hegemônico ocidental: 

mostrar o invisível, dizer o indizível, sensibilizar o insensível. Ãgohó Ãkirê Pataxó (Tânia 

Magali Santos) havia nos dito: “Arrancam-se as árvores, mas não se arrancam as raízes.” 

E a adolescência faz poesia. A palavra encarnada. A palavra não como metáfora, mas 

como metonímia. A palavra que instaura o presente e se instaura como ação. A 

palavra-ação que questiona a violência policial, a violência do sistema escolar “tarcisista”, a 

violência contra os corpos diferentes e desviantes, a violência das religiões que se querem 

únicas, a violência nas periferias. “Barulho pro poeta!” 

E a adolescência questiona: por que devemos seguir um padrão único de beleza? Por 

que devemos seguir um padrão de beleza? Por que devemos seguir um padrão? Afinal, as 

borboletas são coloridas! 

E a adolescência protesta: festa do adeus para quem? Adeus para o quê? Acabou 

mesmo a ditadura (empresarial) militar? Acabou mesmo a ditadura? Quais os novos 

mecanismos de censura e abolição da liberdade que condicionam nossas vidas hoje? (Não, 

não estamos falando daquela “ditadura do judiciário”, como bradam pelos “grupos de 

famílias” os defensores das ditaduras, sejam elas políticas, militares, civis, religiosas, 

moralistas). 

E a adolescência mostra as violências diárias de que são vítimas, onde terror e 

miséria são constantes no cotidiano escolar, nas relações familiares, na escravidão às telas. 

E a adolescência afirma que não há redomas, que não há possibilidade de um mundo 

melhor que seja baseado na exclusão, na violência policial, no controle do estado. Não há 

um planeta B, muito menos “salvadores da pátria”. 

Uma amiga, também professora na universidade e artista como eu, ao ver a foto que 

lhe enviei de Ãgohó Ãkirê Pataxó (Tânia Magali Santos) e Huiris Brasil no encontro de 

abertura do VQV, digita em meu whatsapp (meu?): “Que maravilha! Esses estão salvos / do 

modo zumbi.” Mesmo sendo alagoana, ela não se referia ao grande herói negro do 

Quilombo dos Palmares, mas ao “modo zumbi” a que estamos destinados pelas telas: 

mortos-vivos se arrastando pelo mundo com o único objetivo de consumir toda a vida do 

planeta. Nunca os filmes de zumbis foram tão atuais! 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​       



8 

Prefiro me aliar à fala adolescente sobre os questionamentos que um dos espetáculos 

lhe provocou, dita em um dos painéis: “abriu um triplex na minha cabeça!” 

 

DAS CONTRADIÇÕES: “EDUCAÇÃO DECOLONIAL É MOSTRAR OUTRAS 

PERSPECTIVAS” 

Até aqui, fiz o elogio das positividades, pois estas nos fortalecem, nos empoderam, 

criam reconhecimentos, apoios e formam comunidades de luta. Porém, a positividade 

hegemônica suprime o pensamento crítico e nos deixa reféns de nossas “bolhas” e de 

nossas escolhas, presos ao nosso “lugar de fala”. Em vez de termos na Arte uma arma de 

luta, nos refugiamos em grupos que reproduzem discursos semelhantes aos de livros de 

auto-ajuda, que nos retiram a potência da ação coletiva, que domesticam as vítimas (nós). 

Teatro é assumir em cena pontos de vistas diversos, conflitantes, como forma ampliada de 

pensamento para que nossas ações poéticas e políticas tenham maior efetividade de 

mudança. 

Em conversa que tivemos ao final do segundo painel, apontei para diversas 

contradições do festival, enaltecendo a dialética como agente de mudanças. Pensar 

dialeticamente é olhar para as negatividades como potências críticas que criam a 

possibilidade do novo. Porém é preciso tomar cuidado para que estas críticas não sejam 

paralisantes, tornando o mundo indistinto. Quando dizemos que tudo é relativo e tem 

importância, e todos os pontos de vista devem ser respeitados, podemos estar dizendo que 

nada é importante. E a indistinção é a marca da barbárie (do terror e da miséria). As 

paixões e desejos expressos durante o festival precisam nos orientar eticamente para as 

mudanças necessárias. E é sobre Ética e Estética que quero concluir estas reflexões. 

“Ética e Estética não são a mesma coisa, mas estão intrinsecamente relacionadas”, 

disse o filósofo alemão Wittgenstein. O que dizemos em cena tem estreita relação com o 

que fazemos e como fazemos. “O que” e “como” muitas vezes são contraditórios e podem 

se anular ou, pior, fazer com que o “como” tenha mais força de “o que” dizemos em cena. 

Nossas formas de agir (nossos exemplos) muitas vezes estão em contradição com nossos 

discursos (nossas falas). 

O alemão Bertolt Brecht, uma das maiores referências do teatro ocidental, produziu 

diversas reflexões sobre as contradições entre discurso e prática política. Em um conto 

chamado “Sábia no sábio é a atitude”, Brecht critica o conhecimento abstrato que não se 

realiza em nossa prática cotidiana: “vendo sua atitude, não me interessa seu objetivo”. 

Muitas vezes chamamos de hipócritas essas contradições entre forma e conteúdo, 

mas este julgamento moral, essencialista, pode nos imobilizar. O moralismo pode estar 

escondendo a incompreensão que nós e o “hipócrita” temos das estruturas sociais e que 

são estas que, efetivamente, condicionam nossos atos.  

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​       



9 

A forma de exploração capitalista é dinâmica e tem a incrível capacidade de 

transformar as obras críticas em mercadoria, tornando-as engrenagens do sistema que 

querem criticar. O chamado teatro engajado realizado no ocidente apresenta uma extensa 

história de apropriação das formas “revolucionárias” pelos aparelhos de consumo. O Teatro 

Naturalista, nascido em finais do século XIX, junto com as críticas ao processo de 

industrialização, e que pretendia mostrar “a vida como ela é”, sem maquiagens, foi 

rapidamente incorporado à indústria cultural no cinema de Hollywood e em nossas 

telenovelas. Os movimentos das vanguardas modernistas européias que se colocavam em 

posição crítica ao colonialismo e à “exploração do homem pelo homem”, como o 

Expressionismo, o Dadaísmo e o Surrealismo, também rapidamente foram adotados pelos 

museus de arte e viraram mercadorias valiosíssimas. A montagem dialético-materialista, do 

cineasta russo-soviético Sergei Eisenstein, hoje vende margarina no horário nobre 

televisivo. O desvelamento do palco ilusionista proposto por Brecht, que mostra os 

bastidores da cena e de como ela é produzida, hoje é utilizado pelos mais influentes 

telejornais do país, como observa Julian Boal. O mesmo Julian mostra como as técnicas do 

Teatro do Oprimido, sistematizadas pelo seu pai Augusto Boal com o objetivo de ser o 

“ensaio da revolução”, hoje são aplicadas para minimizar os conflitos entre patrões e 

empregados dentro de uma empresa e como mercadoria na venda de oficinas teatrais 

“engajadas”. Hoje assistimos como as políticas identitárias, extremamente necessárias, 

podem, por vezes, nos dividir e assim enfraquecer nossa força coletiva.  

Observamos em diversos trabalhos apresentados no VQV que as formas estéticas 

utilizadas eram aquelas do Drama Burguês, como o diálogo intersubjetivo de personagens 

individualizados e a exacerbação da expressão emocional individual, e do Teatro Político 

engajado, como o “dedo em riste” acusatório e o depoimento pessoal do oprimido que “vira” 

herói. Não sou contrário à utilização destas formas desde que dialoguem com os conteúdos 

desejados, mas convido-os a observar que estas formas acabam “promovendo a figura do 

indivíduo autônomo, provido de um livre-arbítrio ilimitado e, por isso, mais próximo da figura 

do empreendedor que do membro da classe proletária” (BOAL, Julian. 2022, p. 31). 

Entendo que o dramático não consegue ir além dos limites da conscientização da 

personagem individualizada e só a conscientização coletiva pode reunir diversos e 

contraditórios pontos de vista, realizando assim a crítica das estruturas que sustentam a 

opressão e os meios para superá-la. Entendo também que, por exemplo, quando a voz 

individualizada de uma personagem “aponta o dedo” contra a meritocracia, esta ação 

heróica pode ser, contraditoriamente, o exemplo mais explícito da própria necessidade de 

heróis, isto é, do meritocrata...  

Para as educadoras e os educadores responsáveis pelo todo dos trabalhos 

encenados, observei que em vários trabalhos se optou pelo desejo coletivo sem a 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​       



10 

necessária crítica da cena proposta. No desejo de ser “horizontal” e de “respeitar as opções 

estéticas” do grupo, deixamos que quaisquer palavras, diálogos, ações que viessem do 

coletivo fossem para a cena, esquecendo-nos que nós, coordenadoras e coordenadores 

dos processos artístico-pedagógicos, também somos responsáveis pelo trabalho, também 

somos “parceiros de jogo”, como nos ensinou a professora Ingrid Koudela. Ao “abrirmos 

mão” de nossa autoridade estética e pedagógica, deixamos o grupo refém do autoritarismo 

ideológico, ou seja, das referências que inundam nosso mundo e nossas telas a cada 

segundo e que conformam nossas opções estéticas. Cabe às diretoras e diretores trazer 

outras opções estéticas ou, pelo menos, propor a pesquisa de formas cênicas que possam 

ampliar nosso mundo. 

Como nos disse Ãgohó Ãkirê Pataxó (Tânia Magali Santos): “Educação decolonial é 

mostrar outras perspectivas de mundo”. 

 

Por fim, agradeço estes dias compartilhados com vocês, que revitalizam nosso desejo 

de mudança, nossa crença na Educação e no Teatro como armas de luta poderosas, e que 

nos mostram que um mundo melhor é possível. Vamos teatrar para adiar a queda do céu! 

 

REFERÊNCIAS 

ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. São Paulo: Perspectiva, 2022.  

BOAL, Julian. Sobre antigas formas em novos tempos: o Teatro do Oprimido hoje 

entre “ensaio da revolução” e técnica interativa de domesticação das vítimas. São Paulo: 

Hucitec, 2022. 

BRECHT, Bertolt. As histórias do Sr. Keuner. São Paulo: Editora 34, 2013.  

BROOK, Peter. O espaço vazio. São Paulo: Rio de Janeiro, 2011. 

 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​       



11 

DE ONDE SE VÊ​
 

Marcio Castro 
 

SOBRE O CONVITE 

Fui convidado para ser um observador. De um projeto importante do Brasil, mas 

sobretudo da cidade de Santo André. Uma trajetória que começou lá em meados de 2017, 

com a participação de Amanda Tavares e Paulo Gircys como educadores na edição do VQV 

Mundial de Buenos Aires e, em seguida, de Paulo e Lígia Helena no VQV Al Sur Chile. E 

que desde então se estende, ano a ano, pela borda do teatro profissional e pelas beiradas 

do teatro estudantil e universitário. Esse é o teatro jovem, o teatro adolescente. 

Malassombrado processo que se vive em muitos cursos de iniciação teatral. Mancomunado 

como contenção de violência. Desacreditado como processo artístico. 

O relato desta trajetória da criação do VQV Brasil foi trazido por Gircys e Helena no 

painel de diretores, acontecido em uma quarta feira, numa sala alta do Sesc da Avenida 

Paulista. De onde se vê ao lado o Itaú Cultural, onde estavam os adolescentes e jovens em 

oficinas de formação. Similar a aquela que Paulo e Lígia foram ministrar no Chile em 2017. 

De lá no Sesc estávamos, de onde se vê, o Itaú Cultural.  

O teatro de onde se vê pela primeira vez que li veio do escritor Francês Denis 

Guénoun, nos idos dos anos 2000.  Segundo o autor, o termo vem do grego,  que o theatron 

é o lugar de onde se vê. Mas... é destinado a plateia, no sentido que ela vê, ou que ela se 

enxerga a partir da plateia?  

Uma pesquisa rápida resolveria essa celeuma em minutos, mas confesso que a 

ignorância de seu teor final me fascina ao criar uma espécie de dialética em seu sentido. Me 

vejo lá, no palco? Me vejo a partir do palco? Vejo a partir de onde estou o outro que me 

representa? Ou simplesmente vejo? 

Curioso o painel de diretores, pois este foi (e é) o único espaço destinado ao 

protagonismo das direções. É uma estratagema do festival, de retirar essa importância e 

controle da mão de quem na história teatral costuma definir e conduzir: a direção. E mesmo 

este espaço centralizador tem passado por mudanças estruturantes. Tem ficado cada vez 

menos masculino. Cada vez menos branco. Na curiosidade irônica do Brasil de que a maior 

parte das participantes da cadeia teatral serem mulheres, mas os maiores espaços de 

coordenação serem de homens. 

De onde se vê da onde me vejo, da sala de vidro do Sesc Paulista, se vê o prédio do 

Itaú Cultural. Lá, de onde se vê, estão os adolescentes e jovens dos vários coletivos que se 

apresentam na oitava edição do festival. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​       



12 

Aprendi com Raymond Williams que para estudar, analisar e refletir sobre uma obra 

artística, não devemos nos ater a seu produto final pura e unicamente. Mas principalmente 

perceber como esse material chegou até aquele momento final: caminhos, escolhas, 

financiamentos, organizações. O tal forma e conteúdo, meios e modos (ou formas) de 

produção.  

Mas o escarafunchar dos processos, o escavar das histórias, a arqueologia da criação 

é algo que demanda espaço. Demanda tempo. A antropologia não deve ser predatória. 

Pressupõe antes de tudo respeito e convivência. Não seria possível isso em quatro 

entusiasmantes dias. Entusiasmantes, mas apenas quatro dias. 

Me coloquei então na condição de espectador diante destas ações. Nas rabeiras de 

uma sala de espera de espetáculo, entre um lanche e outro, nos ouvidos atentos nos 

traslados, entre ser fofoqueiro e pesquisador, buscar algum sentido além das palavras, 

gestos e danças proferidos nos palcos e espaços cênicos do festival, de modo a criar um 

ensaio do olhar,  restrito de seu conteúdo por completo. Mas que analisasse signos 

presentes que pudessem elucidar a dinâmica das vivências destas criações. E que no fim 

escrevesse algumas menções honrosas aos participantes. 1 

 

SOBRE O FESTIVAL 

Será que há uma busca em empreender ao verificar cases de sucesso de instituições 

culturais e de pessoas que venceram nessas instituições? Caímos no canto da sereia do 

neoliberalismo? 

Como podemos fazer interessar a criação de histórias sobre adolescentes, mas que 

numa primeira instância é destinada aos adultos? Que meio podemos criar para fascinar os 

jovens nessa seara? Uma mediação da mesa por adolescentes?  

Será que a oficina de abertura não poderia ser um ato permanente que se fecharia no 

último dia de festival? Como um lab aberto, sem pretensão de presenças obrigatórias, mas 

que possam gerar uma performatividade final? Algo que de alguma medida ressoe os 

encontros dia a dia? 

É possível pensar em formações e vivências que os grupos adolescentes oferecem 

oficinas para os outros grupos? Enfrentando inclusive as lacunas, erros, falta de 

pedagogias?  

1 Nós, os observadores, fomos convidados pelos curadores do festival a entregar menções honrosas 
aos grupos. Tínhamos total liberdade de criar estas homenagens, mas era necessário seguir uma 
premissa: deveriam estar destinadas à coletividade. É um trabalho hercúleo sair da lógica de 
premiação tradicional, e buscar nas formas e potências dos coletivos aquilo que lhes era mais 
inerente, ousado e mesmo frágil, mas apontado em sua construção e desenvolvimento como 
processo vivo. Sem dúvida um dos trabalhos mais difíceis no acompanhamento do festival. De uma 
responsabilidade tremenda. Considerar quem recebe, quem lê ao vivo essas menções no último dia, 
ser entendido e não hermético.  

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​       



13 

Erro é método. 

 

SOBRE AS OBRAS 

Diante das diversas possibilidades que se possam encontrar as criações, as que me 

trazem apreço são aquelas que estabelecem uma relação direta entre a realidade de quem 

cria e a realidade de quem assiste, compartilha, vivencia. O seu público. Há uma tradição 

de um teatro e as suas evoluções – amplamente questionável. Do ritual, festivo, popular e 

abrangente, o burguês, a sua crise diante da mobilização operária e trabalhista, anti nazista, 

contracolonial, DEcolonial e tantas outras.  

O que interessa a mim é que o teatro existe porque a vida não basta, e aí se o teatro 

não basta, e é necessário um outro teatro, que é uma teatralidade que até então não existia. 

Não é só uma forma de superar por superar, como um novo produto na linha do 

desenvolvimento capitalista. Para novos mundos, novas formas. Para novos velhos 

mundos, novas formas. 

O primeiro destaque é o da relação de fruição e produção de um teatro adolescente. 

Seu público é eminentemente jovem, com alguns entusiastas desta realidade, que ainda 

acreditam na transformação do mundo (mas isso sem deixar de dizer que é violento demais 

creditar a mudança do planeta aos jovens depois da destruição que os adultos e velhos 

proporcionaram).  

O teatro adolescente é feito para o adolescente. Há quem pense – ou pensou – que o 

teatro infantil é desnecessário. O teatro para bebês, as experiências artísticas 

cênico-corpórea-visuais para as primeiras infâncias. Como se fosse um momento de 

transição. Como se antes de ver uma peça séria, deveria ser formado esse público para a 

peça séria. O teatro infantil, um degrau pro adulto; o teatro adolescente, um degrau pro 

adulto. O adolescente: um adulto pequeno, ante a invenção das infâncias.  

O adolescente não é um pré-adulto ou um pós-criança. Ele é ele mesmo. Para isso é 

necessário uma obra pra si. Ele não faz uma peça com calças curtas. Ele cria os seus 

próprios signos, sem precisar do aval dos donos das calças. 

A enxurrada de ansiedades, desejos, utopias e futuros aparecem como temas nas 

elaborações destes artistas. E há escolhas sobre os caminhos, porque não vivem em seus 

mundos próprios: eles compartilham de seus anseios num mundo cheio de outras gentes, 

outras idades e outros propósitos. 

E o teatro aprende com isso. Aprende com o mundo que o choque por chocar em 

cena apenas para mostrar a violência e a arbitrariedade pode agradar uma classe média 

“esclarecida”, mas pode propor também um react indesejado de experiência de violências 

vivida por pessoas negras, mulheres, indígenas, trans e outras minorias. Aprende também 

que levantar o punho pode ser importante para representatividade de quem é excluído.  

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​       



14 

A mimetização estética de um sarau aos olhos de um público desavisado proporciona 

uma ideia de empatia pelo processo autônomo de visão de mundo, com buscas a partir do 

eu, do que vejo no mundo, de onde eu vejo para quem me vê, se ver também. Palavra 

encadeada, quase cifrada praquele senhor que acha que adolescente é transição, e não 

presença concreta na vida. É a afirmação concreta e direta de quem opera o som pelo 

aplicativo de streaming em um celular acoplado no bluetooth nas caixas em tripés brilhosos 

e de alumínio. O espaço é o da convocação como quem pede revolução na dança da laje, 

nos medleys de funks contemporâneos com aqueles do furação 2000, da musica brega à 

engajada. A palavra corpo oralitura de Leda Maria Martins se faz presente no chão 

asséptico do Sesc, em seu contraponto pujante dos figurinos-alma dos atuantes. Benjamin 

talvez lembrasse sobre a aura da criação ao perceber as indumentárias.  

Houve um tempo que eu era um jovem e acompanhei a apresentação de um grupo de 

teatro estudantil em um festival em longínqua cidade. Um festival tradicional, até. Diante da 

performatividade da adolescência em cena, explanando em seus corpos suas 

ações-dispositivo, a banca curatorial jurada afirmou que aquelas pessoas não seriam 

capazes de elaborar aquele espetáculo, e por isso existia naquela experiência a mão 

pesada do diretor. 

Somos assaltados com tamanho desconhecimento e preconceito de pessoas mais 

velhas, já estabelecidas nos meios artísticos, que desqualificam e reduzem a capacidade 

subjetiva e elaborativa da juventude. Como que para se chegar naquele refinamento 

estético elas precisassem ser mais como os jurados, mais velhas. Confunde-se a proposta 

de um diretor teatral em processo colaborativo com ditador, e seus atuantes como sujeitos 

passivos. É necessário quebrar essas expectativas de gente mofada, que, ao ver algo 

fundamentado, formalizado e com grau de radicalidade, não acredita que isso se possa 

encontrar em terreno amador. Assim também foi com o dito teatro popular, comunitário e de 

periferias. Eles estariam ao reboque das formas centrais centrífugas do bom gosto e 

estética. Quando a força é centrípeta, o centro turva o olhar, cambaleia e agride.  

O teatro jovem, quando formal, quando limpo não é just in time. Não busca o valor da 

limpeza do teatro profissional. Ele busca enfrentá-lo, criticá-lo, expor a sua maior cafonice. 

A perspectiva do belo e clean a favor da violência do corpo. E quando assim, numa 

experiência dessa, o próprio corpo juvenil questiona a intervenção cirúrgica.  

Contudo, talvez existiu ali a intervenção mais dialética da experiência de troca no 

festival: No senso crítico há uma leitura real de que intervenções estéticas no corpo buscam 

um modelo perfeito de sujeitos que respondam ao neoliberalismo e figura instagramáveis. E 

isso precisa ser atacado: o mundo deve ser plural. Mas ao mesmo tempo, se pensa também 

hoje sobre a necessidade de intervenções cirúrgicas necessárias para corpos trans em 

disforia? E o respeito a estas escolhas? Aprendi muito com isso. 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​       



15 

Do jogo básico da transformação de objeto, as cenas se revelam do carro feito com as 

rodas de ventiladores, dos ventiladores que jorram sangue vermelho das sensações de 

viver e repensar a ditadura. Tempos suburbanos onde o trem é o espaço etéreo de um 

passado que temos pela frente, se assim insistirmos na tragédia que busca ser farsa.  

O procedimento da contagem de votos, a violência da senhora que segura o braço de 

uma atuante repreendendo-a por criar uma obra que evoca a liberdade e o direito à vida, 

numa clara atuação da lógica de Gerson, do quem pode mais chora menos, manda quem 

pode, obedece quem tem juízo, junto a crítica de você não sabe como era, NAQUELE 

TEMPO A GENTE TINHA PAZ ou eu espero que você tenha o que merece num claro 

enfrentamento covarde e violento. Essa senhora faz isso mesmo às escondidas do escuro 

do teatro, escurinho que se revelaram bem iluminadas em golpe-proposta do dia 08 de 

janeiro de 2023. E que numa quarta feira à noite fora elaborada em cena com a crítica ao 

choque dentre 1964-1968-2016-2018-2023 por... jovens!  

Golpe elaborado em cena, relembrado por aqueles de calça curta, segundo alguns 

entendidos de teatro, ao achar que esse teatro é pouca farinha. Os bananas de pijamas 

com rifles e roupas camufladas agem sem o medo das roupas listradas, das roupas 

laranjas, das roupas sabe-se-lá-qual-o-imaginário-de-roupa-de-quem-rompe-o-combinado. 

Janelas abertas para o futuro, mas se uma só pessoa ainda reivindicar a opressão pela 

ordem, nós ainda muito temos que fazer. Nos resta muito a fazer. E nada de jogar toda essa 

responsa no colo só do adolescente. 

 

SOBRE O RESIDUAL 

A mão em riste, a personagem realista, a performatividade que rompe o 

eurocentrismo – ou não. A referência setentista artística, os novos corpos em cena, o teatro 

de protesto. O mundo em colapso, a ideia de adiar o mundo, a felicidade em cantar um 

pagode. A representação de algo que me incomoda, a autoafirmação para que deixem de 

nos incomodar, o corpo como meio, a arte como fim, o meio, o início e o meio. O mundo tem 

gente violenta, o teatro precisa lutar contra o mundo violento. O teatro precisa representar a 

figura violenta em cena, porém o caminho pode ser sem a violência de choque? Há um 

possível código de ética para que não se reviva a violência em quem esteja em plateia? A 

reativação pode ser diferente? O punho erguido na autoafirmação é possível conviver com a 

realista realidade do mundo dos estupros, assassinatos, racismos, transfobias, especismo, 

que precisa ser tratada em cena, ainda que de forma codificada pra evitar reacts?  

E na dialética entre uma e outra, elaboração de propostas distintas, que podem se 

entrelaçar como objeto de questionamento sobre o mundo. Como fazer as perguntas para o 

mundo? 

 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​       



16 

SOBRE AS REFERÊNCIAS 

As obras citadas aqui neste pensamento são A Exibição das Palavras do escritor e 

dramaturgo francês Denis Guénoun, Cultura e Materialismo do sociólogo Raymond 

Williams, Afrografias da Memória da mestra Leda Maria Martins e Magia e Técnica, Arte e 

Política, de Walter Benjamin. Quaisquer edições ou traduções destas obras valem a pena, 

desde que as almas não sejam pequenas. 

 

 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​       



17 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​       



Revista de Teatro e Adolescência do Festival
Vamos que Venimos Brasil - Suplemento 

Janeiro de 2026


